Carnets de géographes, n? 5, janvier 2013
Rubrique Carnets de débats

L’animal : entre urbanité, esthétique, et politique

Entretien avec Nathalie Blanc, Directrice de recherche au CNRS - LADYSS

Réalisé par Jéréme Michalon, le 17 septembre 2012

Ayant travaillé en tant que géographe sur les relations humains/animaux, Nathalie Blanc nous
semblait étre une interlocutrice privilégiée pour évoquer la thématique de ce numéro des Carnets de
Géographes. Publié en 2000, « Les animaux et la ville », reprise de la thése de doctorat de Nathalie
Blanc, reste a ce jour I'un des rares ouvrages francophones entiérement dédié aux interactions entre
humains et animaux dans I'espace urbain. A ce titre, revenir sur le parcours de Nathalie Blanc, sur les
raisons qui 'ont amené a travaillé sur un theme encore peu orthodoxe, sur les réactions suscitées a
I’époque, nous paraissait important. Tout autant que son regard sur I’état actuel des recherches sur la
question animale en géographie, et en sciences humaines et sociales. Nous évoquerons ensemble
toute une pensée, construite patiemment autour d’un parcours singulier, qui aura permis a Nathalie
Blanc de combiner des registres souvent dissociés : I'animal et la ville, I'art et I’environnement,
I'esthétique et la politique. Une pensée riche et originale, dans laquelle I'interagentivité occupe une
place centrale, pour comprendre comment différentes entités, humaines, animales, végétales,
spatiales, symboliques, se construisent réciproquement.

De I’art a la géographie, du déchet a I'animal

Jérome Michalon : Pour commencer, on pourrait retourner en arriere sur « L'animal en
ville », sur ce sujet de thése, et sur la maniere dont il est venu a toi, et quelles ressources et
quelles difficultés, s’il y en a eu, tu as rencontrées pour le travailler.

Nathalie Blanc : Il y a deux choses. La premiére c’est que je venais des Beaux-Arts. Je suivais
I'atelier de Christian Boltanski, a Paris. J’avais fait de la géographie, mais j'étais plutoét artiste.
Je peignais, et notre association exposait dans une galerie, et je travaillais sur le déchet.
Jaccumulais des objets qui me paraissaient des bribes : des petites cuilleres en plastique,
dont je faisais des tas immenses, et des morceaux de paroles. J’'allais d’'un endroit a I'autre
dans la ville et tout ce que mon oreille pouvait capter, j'en refaisais un discours. Ce genre
d’expérimentation n’était pas un métier. Un des membres de ma famille m’a dit : « pourquoi
tu n’essaierais pas de faire une thése ? » Des lors, j’ai un peu démarché a droite a gauche.
J étais cadre dans I'administration, dans la politique de la ville ; je m’occupais des grands
ensembles. J'étais chargée de mission et rédactrice en chef de la revue de cette
administration de mission. J’ai commencé a faire ma these alors, dans ce cadre |3, avec ce
passé d’artiste. Quand on m’a proposé de travailler sur le cafard, je me suis dit « ¢a colle



Carnets de géographes, n? 5, janvier 2013
Rubrique Carnets de débats

parfaitement : le cafard est un déchet et correspond a ma vision de la ville. » A I'origine, ce
n’est pas tant I'animal que le cafard qui m’intéressait.

Je ne crois pas aimer la généralité, méme si j’ai des propos parfois un peu philosophiques.
Cet animal la m’intéressait... en relation avec I'imaginaire qui lui était attaché. Le cafard était
un véhicule parfait pour penser les relations sombres, d’infiltration, furtives.

J'ai fait ma theése en deux ans, en travaillant, avec un seul jour par semaine pour mon terrain
de these, dans les escaliers des grands ensembles de Rennes. Je faisais des enquétes dans les
appartements dans des quartiers un peu difficiles, auprés de gens de toutes origines. J'allais
voir les gens chez eux pour parler de leurs cafards. Bien sur, il était admis qu’il n’était pas
bien d’en avoir chez soi. Il faut s’introduire chez les gens, parvenir a valoriser leur parole en
dépit du sujet. De ce point de vue, I'animal est extraordinaire, c’est un nceud dans l'intimité
des gens. Cela m’a fasciné tres vite : tu commences a parler d’un insecte, ou du chat qui a
constitue mon deuxiéme cas d’étude, et puis finalement tu obtiens des propos de |'ordre de
I'intime, d’une finesse qui sont trés intéressantes.

Dans mon dernier ouvrage sur l'esthétique environnementale, je dis que « I'animal est un
récit. » C'est vraiment ca : il fait défiler des choses. C’est une facon de mettre en scene sa
vie.

Quand j'entends « récit », c’est une maniére de dérouler le temps. Et du coup l'espace.
Evidemment quand tu parles du cafard et de la maniére dont tu I’as chassé, dont tu t'es levé
la nuit, tu I'as cherché dans ta chambre etc. tu déroules un espace, et donc un récit, un
drame, une facon d’échouer, de ne pas échouer. C'est pour ca je pense que les géographes
ont toujours eu du mal avec I'animal. Cette dimension de I'espace intime et temporelle était
peu prise en compte par la géographie. Et je pense que la question du développement
durable, qui réintroduit une forte dimension temporelle, force la géographie a aller sur
d’autres types de réflexions.

De I’animal a I’environnement : une nécessaire politisation

JM : C’est ce qui fait que tu t'es déplacée de la question de I'animal stricto sensu, pour aller
du c6té des rapports entre environnement et ville ?

NB : C'est un peu plus compliqué que ¢a. Ma famille était communiste, et trés impliquée
dans la vie politique. Donc, par tradition, je voulais penser un probléme qui intéressait tout
le monde d’une facon qui obligeait a penser le vivre ensemble. Le structuralisme en
anthropologie a également joué un role : ma mére était anthropologue du monde arabe. J'ai
cherche a penser comment tout c¢a arrivait a fonctionner ensemble, a la fois le structurel et
I’événement. C’'est plus complexe que certaines approches systémiques. Donc, je suis passée
de I'animal a I'environnement : il me semblait qu’il y avait une urgence, alors que des



Carnets de géographes, n? 5, janvier 2013
Rubrique Carnets de débats

problématiques environnementales étaient en train de se construire, d’avoir une question
politique, une vraie question politique contemporaine. Et I’environnement me semblait étre
une vraie question politique contemporaine qui ne pouvait pas étre laissée aux seules
sciences de I'ingénieur, aux naturalistes. Dans le milieu francophone, on a du mal a sortir de
la pensée du sujet, de I'animal comme sujet ; il est difficile de considérer penser le rapport a
I’'animal aussi comme un rapport a I'environnement. Ce sont deux champs totalement
dissociés. Et je trouve ¢ca dommage que les personnes qui traitent de I'animal, en France,
n"aillent pas vers la question de I’environnement.

Par exemple, quand on parle de biodiversité, on parle de I'animal, on ne fait méme que
parler de I'animal, sans jamais le mentionner. Que les sociologues de I'’environnement ne
voient pas cette question la comme une réduction de la sociologie de I'animal, moi ¢a me
frappe. Je trouve problématique que ce nceud soit ignoré des uns et des autres. La
biodiversité pourrait représenter un point de jonction entre I'animal et I'environnement.
Aborder la question de I'environnement d’un point de vue technico-naturaliste n’a pas de
sens pour moi. Inversement, ne voir I'animal que par le prisme du « sujet », a I'image de
I’étre humain, sans rapport a la globalité environnementale n’est pas plus pertinent.

JM : Si je résume, il y aurait deux positions dans lesquelles tu ne te retrouverais pas : celle
d’'une question environnementale uniqguement vue comme relevant des champs de
compétences des naturalistes, et celle d’'une sociologie de I'animal qui ne verrait les animaux
gque comme des entités anthropologiques en devenir, en tant que « sujets ».
Personnellement, javais plutét I'impression qu’il y avait peu de sociologues qui travaillaient
sur cette question |3, alors que la sociologie de I'environnement existe bel et bien, en
occultant un peu I'animal sujet, en dehors de son réle écosystémique.

NB : Tu reposes la question du départ. Quand j’ai commencé a travailler en géographie, les
travaux de Xavier De Planhol (Le paysage animal : 'homme et la grande faune : une
zoogéographie historique, Paris, Fayard, 2003) n’avaient pas encore publiés. Il existait ceux
de Jennifer Wolch (Wolch, J., Emel, J. (Eds) Animal Geographies, London and New York,
Verso, 1998). D’ailleurs Jennifer Wolch travaille aujourd’hui sur les questions
d’environnement. Les travaux sur lI'animal provenaient plutdét des philosophes ou des
anthropologues... Il y avait peu de sociologues, mais plus que de géographes.

JM : j'avais justement tendance a penser que la sociologie, contrairement a |'histoire et a la
géographie, n’avait pas encore vécu son « moment animal. » J'avais I'impression que la
géographie, avec les travaux sur la « place de I'animal » (le numéro d’Espaces et Sociétés),
sur la distance avec 'animal, avait déja connue les prémices d’'un moment inaugural de
I’approche des relations humains/animaux, un acte ou I'on affirme la compatibilité entre la
discipline et la thématique.



Carnets de géographes, n? 5, janvier 2013
Rubrique Carnets de débats

NB: C'est possible. Mais la, c’est parce que tu te limites au champ frangais. Le numéro
d’Espaces et Sociétés a le mérite d’exister, mais d’'une certaine maniére, ca s’est un peu
arrété la. En quoi I'animal est constitutif d’une distance n’a pas été discuté.

JM : Du coup, on peut repartir un peu sur ton parcours. Tu me disais que les ressources
théoriques n’étaient pas encore légion a I'’époque, que le « champ » n’était pas encore bien
institué. Et du coup j’aurais aimé savoir comment avais été recu ton travail a I'époque.

NB : Heureusement que je ne visais pas le CNRS a I'’époque ! Pendant ma these, je me faisais
appeler "Madame Cafard", ce n’était pas tres agréable. Mais jétais contente.
J'expérimentais, j'osais, j'essayais de nouvelles choses : ¢ca me rend toujours assez joyeuse.
Ma thése a été trés bien recue. J’ai envoyé mon manuscrit a Odile Jacob, sans aucune
introduction, et j'ai été rappelé trés vite. Apres ma these, j'ai candidaté au CNRS et j'ai été
recue. Les gens se disent qu’avec une thése sur le cafard, il n’est pas évident de rentrer au
CNRS. Mais c’était plus qu’une thése sur le cafard, c’était une thése sur le cafard comme
nature : de nombreuses questions étaient soulevées. Depuis, on ne cesse d’essayer de la
réduire. Certains me disent « tu as fait une thése sur le cafard », d’autres « tu as fait une
these sur I’environnement. » Mais c’est rare que ce soit le cafard comme environnement,
alors que c’est précisément la question que déja j'abordais.

« L’espace est un rapport »

JM : Il y avait une idée trés intéressante dans « Les animaux et la ville », c’était I'idée des
animaux désirés et des animaux non désirés...

NB : Je ne sais pas comment est née cette idée. Quand tu m’en parles, je resonge a ces
personnes que j’'ai rencontrées, et qui me disaient mettre leur chat dans leurs lits : de la peut
étre vient la question du « désir. » Il y a aussi la question de l'invitation, de I'accueil, de
I’hospitalité vis-a-vis de I'animal. Tu désires avoir quelgu’un chez toi ou non. C’'est vrai que si
tu parles du cafard, la ville entiere se réduit quelque part a étre un espace, non seulement
humain, mais domestique : tu désires plus ou moins que ces insectes péneétrent chez toi.
C’est une réduction de I'espace de proximité a un « chez soi », dont tu ne peux te rendre
compte qu’a condition de travailler sur I'invasif. Une réduction de I'espace de proximité a un
« chez soi » se doit d’étre filtré pour véritablement se constituer.

JM : L'idée serait que la domesticité se construit aussi par la relation avec I'animal, avec le
fait que I'on accepte ou non certains animaux, avec du coup le probleme que cette
domesticité rentre en concurrence d’autres qui n‘ont pas les mémes criteres d’inclusion
('exemple du cafard est trés parlant). Ce qui permet de revenir sur la question de I'espace,
sur la construction de I'espace habité, les limites entre privé et public etc.



Carnets de géographes, n? 5, janvier 2013
Rubrique Carnets de débats

NB : L'espace est essentiel dans la construction de ce rapport. C’'est I'espace qui permet ce
rapport d’'une certaine maniére. Il y contribue tout autant..., c’est I'un et I'autre. C'est pour
ca que je n'appelle pas ¢a de la géographie au sens propre. Je sais que jai été classée a la
fois comme sociologue, anthropologue, philosophe, peu importe. L’espace pour moi est un
rapport. Et du coup, I'espace est trés élastique. Et c’est un rapport qui n’est jamais
objectivable totalement. Quand j’ai fait ma these sur la nature dans la cité, on m’a demandé
de définir la nature, mais je m’y suis toujours refusé, car c’est I'élasticité du rapport a la
nature qui m’intéresse. Je pense aux travaux de Karen Barad, sur l'interagentivité : elle ne
décrit pas I'élasticité, mais elle dit qu’il y a élasticité. C'est important.

JM: Du coup, il y a un espace qui est construit par ces personnes et ces relations et
inversement un espace qui construit ces personnes et ces relations. Il y a une dynamique
gue I'on peut observer mais dont on ne sait pas ce qui lui préexiste.

NB: Oui, oui tout a fait. Ce n’est pas l'espace tel qu’il est percu par les géographes
classiqguement.

L’animal comme une maniére de se raconter I’environnement

JM : Comment passe-t-on de I'animal a I'environnement ? La protection de I’'animal version
S.P.A., trés individualisante, n’a pas grand chose a voir avec la protection des espeéces
animales en danger, vues en tant que ressources.

NB : Quand on protege I'environnement, on protége I’'animal. Dans les réserves naturelles, il
y a des animaux protégés. Et ceux-ci ne sont pas uniqguement appréhendés comme des
ressources. Dans des parcs naturels comme Yellowstone, les animaux n’étaient pas que des
ressources : les premiers arguments ont été esthétiques a vrai dire.

JM : Jentends bien que les animaux n’étaient pas des ressources, mais en tout cas ils
n’étaient pas des individus...

NB : ils n’étaient pas individualisés. Mais cela peut se discuter. Si tu prends Aldo Leopold,
dans I’Almanach du Comté des Sables, a défaut d’individualiser les loups, il individualise la
montagne. La construction de I'environnement comme représentation, comme pratique,
comme agenda méme, je sais intimement que c’est une histoire que I’'on se raconte. On se
raconte I'environnement par différents moyens. Différents éléments de I'environnement
entrent en ligne de compte dans cette histoire. Autrement dit, I'animal est une maniere de
se raconter I'environnement, qui n’est pas la méme que le végétal, qui n’est pas la méme
qgue I'eau, qui n’est pas la méme que le vent etc.



Carnets de géographes, n? 5, janvier 2013
Rubrique Carnets de débats

Penser la continuité entre environnement, humains et animaux

JM : Pour toi I'environnement pourrait inclure les relations sociales, que I'on oppose
généralement aux relations a la nature ?

NB: Oui, tout a fait. Il y a vraiment une continuité pour moi entre I'étre humain et
I’environnement. Quand je ferme les yeux, je vois des choses qui crépitent d’un bout a
I'autre du continuum, une ligne de tension qui construit continuellement nos rapports et
gue je m’efforce d’analyser. Je suis une femme de mon époque et je pense, par exemple,
gue les images numériques nous renvoient aussi a ces choses la. Par exemple, Matrix, le film,
tel notamment qu’il a été analysé par Slavoj Zizek (Bienvenue dans le désert du réel, Paris,
Flammarion, 2009) dit d’'un besoin de se délester dans le cours des choses, de leur obéir.
C’est vrai que je ne vois que ¢a: de la continuité. Et cette représentation te permet de
réfléchir de maniere différente, ce qui est intéressant. Par exemple, elle me permet d’étre
en empathie avec des éléments naturels un peu surprenants : ca me permet de ne pas étre
dégoutée par le cafard. Cela change aussi certaines fagons de négocier avec ce qui est inclus
et ce qui ne I'est pas, ce qui est qualifié de sale, d’'impur et ce qui ne I'est pas.

Il est frappant de voir que ces réflexions, sur le cafard, sur I'esthétique environnementale
ont eu plus de succes en Chine, aux Etats-Unis et au Canada qu’en France. Ici, j’ai été bien
recue, mais j’ai le sentiment que la-bas, ce que j'écris parait plus facile d’acces.

JM : Du coup, ce qui est assez paradoxal, c’est que la-bas, je pense aux Etats-Unis et au
Canada, ce qui a donné sa légitimité a la question animale dans la sphére académique, en
sciences humaines et sociales, c’est justement I'animal sujet. C'est le fait qu’il y ait tout un
maillage associatif autour de la protection de I'animal domestique, et de I'animal de
compagnie, organisé et pourvoyeur de fonds, qui a permis au milieu académique autour de
ces questions de se développer de fagon importante.

NB : Derrida et d’autres ont eu plus d’'importance la bas qu’ici, plus d’impact. Il faut dire gu’il
n’y probablement pas la méme compréhension du sujet. Il faut étre prudent : derriere le
mot « sujet », on place toutes sortes de choses. Les droits des animaux, par exemple, la bas
ne sont pas compris de la méme maniere gu’ici.

Pour revenir sur mes travaux actuels, je m’efforce aujourd’hui de déconstruire une
problématique de la biodiversité. Pourquoi ? En effet, cela représente une facon de la faire
entrer dans le débat public, de lui donner sens au niveau des pratiques. En somme, ce sont
les modes de coexistence des étres humains entre eux et avec les éléments vivants de leur
environnement qui m’intéressent. Cela renvoie a ce dont on a parlé tout a I’heure, a savoir le
rapport a I'espace géographique : les modes de vivre-ensemble, de partage de I'espace.
C’est trés francais pour le coup, et je ne sais pas si ce genre d’idées pourrait avoir un écho la
bas ; on verra si elles ont un écho.



Carnets de géographes, n? 5, janvier 2013
Rubrique Carnets de débats

L’esthétique environnementale : une nouvelle conception du rapport a la nature

JM : Aprés avoir parlé du passage de I'animal a I'environnement, on pourrait parler de la
notion d’esthétique environnementale. Est-ce que tu pourrais développer un peu cette idée
Ia, et nous parler de la réception qu’elle a eue.

NB : En fait, c’est né d’'une rencontre avec Jacques Lolive, a I'occasion d’un numéro spécial
de Cosmopolitiques. Il cherchait une idée pour ce numéro, m’a demandé de faire une
proposition. Je m’intéressais a I'art, a I'esthétique ; je lui ai dit « on va lancer ¢a. » C’est ainsi
gque ca a commencé. Nous avons eu un financement du Ministére de I’Ecologie, nous
sommes partis aux Etats-Unis faire des recherches concernant les artistes qui travaillent
dans le champ de I'environnement ou sur I'environnement, qui étaient engagés comme
activistes, etc. De par mon passé, j'avais des liens, des connaissances, des connexions avec
des personnes dans ce champ, et cela facilitait le travail. A ce moment 13, je me suis rendue
compte que les artistes travaillant dans le champ de I'environnement étaient discriminés. On
les disait instrumentalisés au service d’une cause. Cela rejoint ta remarque sur la séparation
entre environnement et animal : la méme distinction est faite par les artistes la bas, entre
I’environnement et I’art. L’environnement serait une préoccupation militante extérieure a la
problématique artistique. Dés lors, tu repenses a I'autonomie de I'art, soit I'idée moderne
que l'art ne doit se référer qu’a lui-méme. Les enjeux sont trop nombreux pour pouvoir
I'ignorer. Dans un deuxiéme temps, je me suis dit que cette question de I'esthétique, de
I'image, de l'imaginaire, du récit, de la médiatisation qui permettent de se représenter
I’environnement est globalement ignorée ». Les étres humains protégent aussi I’Amazonie,
les bébés phoques, I’Arctique en fonction de dimensions sensibles, sensorielles, esthétiques
et imaginaires. La question environnementale est sur-rationnalisée.

JM : « Sur-rationnalisation » dans le sens d’un argumentaire de protection qui s’appuie
uniguement sur le nombre d’espéces qui disparaissent, les menaces sur les écosystemes.
Mais de l'autre c6té, le c6té charismatique de certaines especes végétales ou animales
n’était pas invoqué comme étant potentiellement un argument.

NB : Oui, c’est ca. Et c’est problématique. Quand tu vois le panda, le phoque, beaucoup
d’exemples mettent en évidence I'importance de I'esthétique dans les causes protectrices.
Le film « La Terre vue du ciel » est un effort esthétique. Encore une fois, on nous faisait
passer des vessies pour des lanternes.

JM : ¢a n’avait jamais vraiment été abordé cette affaire la ?

NB : Il commence a y avoir quelques travaux épars, mais ce n’est pas encore un champ
construit. Et c’est ce que j'ai eu envie de faire avec l'esthétique environnementale,
construire comme un champ de questionnements. Pour moi, la question de I’environnement
ne peut étre uniquement un probléme scientifique.



Carnets de géographes, n? 5, janvier 2013
Rubrique Carnets de débats

JM : Chez les environnementalistes, d’'un c6té, on a conscience des déreglements liés a
I'activité humaine, et donc d’'un combat a mener pour les enrayer, et de I'autre co6té, on
utilise un marketing fondé sur des espéces mascottes (le panda du WWF, le macareux de la
LPO), qui mettent a I’écart le reste du vivant. Ce serait une sorte de mal nécessaire.

NB: La question esthétique ne se limite pas a la mascotte. Prenons un exemple. Les
environnementalistes se sont apercus qu’ils n’arrivaient pas a convaincre sur la question de
I’adaptation aux changements climatiques et s’interrogent sur les messages a employer.
Mais est-ce une question de message ou de langage en commun ? Je pense que c’est une
qguestion de langue, de traduction et de récit entre des interlocuteurs qui n‘ont pas les
mémes fins (certains habitent et d’autres exercent une profession). Parler ensemble suppose
de construire un langage commun ce qui prend du temps. J'avais travaillé sur la pollution
atmosphérique. Nous avions des témoins asthmatiques, avec des problemes respiratoires.
Nous avons fait un travail pour savoir comment ces populations se représentaient la
pollution urbaine, quelles images ils construisaient de cette pollution. Or ¢a se jouait au
niveau esthétique : les murs sont noirs, la ville est toute noire, etc. Ces représentations
empruntaient a la perception de [I'environnement immédiat. Méme le groupe
d’asthmatiques malades ne cherchait pas a avoir recours a I'information scientifique. C'était
une information compliquée et qui ne leur parlait pas. Le WWF, par exemple, parlant du
panda, joue sur |'esthétique, et ¢ca marche : ces calculs sont ainsi faits, mais on y réfléchit

peu.

JM : N’y a-t-il rien qui est écrit sur cette question de I'impact de I'esthétique utilisée par les
environnementalistes ?

NB: Pratiqguement rien. Je suis allée voir les philosophes de I'esthétique anglais et
américains, et en fait la maniere dont ils procédent n’a rien a voir avec la mienne. Ces
arguments et ces questions sont réappropriés en fonction des traditions culturelles et
intellectuelles. Il existe une tradition cognitiviste de I'esthétique environnementale aux
Etats-Unis : ce courant explique que les gens apprécient I'environnement, en fonction de ce
gu’ils savent. Un autre courant est plutét basé sur la sensibilité, 'imaginaire : 'expérience de
I’environnement est une expérience premiére, qu’on commence a avoir quand on est
enfant, et qu’on renouvelle par moments, etc.

JM : Une lecture un peu psychanalysante ?

NB : Pas psychanalysante, plutét pragmatique. Arnold Berléant, philosophe américain qui a
beaucoup écrit sur I'esthétique environnementale, était I'éleve de John Dewey. Je me suis
réappropriée ces éléments, en les réinscrivant dans une réflexion un peu systématique sur
les rapports a I'environnement. J’ai essayé de pousser au maximum ; I’environnement est un
construit esthétique qui proceéde d’un tissus de relations, constamment renouvelées,
constamment réactivées en fonction des interactions de ses composantes.



Carnets de géographes, n? 5, janvier 2013
Rubrique Carnets de débats

De I'agentivité de I'animal a I'interagentivité

JM : En t’écoutant, j'ai I'impression qu’il y a un c6té un peu constructiviste dans cette
approche la justement: tu citais Karen Barad (Meeting the Universe Halfway: Quantum
Physics and the Entanglement of Matter and Meaning, Duke University Press, 2007) tout a
I’'heure, et méme si c’est réducteur, on peut la situer grosso modo dans cette tradition la. Je
voulais justement parler de certaines critiques que I'on entend dans le milieu des relations
humains/animaux version SHS, a savoir un reproche souvent fait aux travaux classiques sur
la question : parler des animaux serait un prétexte pour parler des humains. Finalement, on
ne s’intéresse pas vraiment a eux, a leur agentivité, a leur point de vue. Les animaux seraient
des sortes d’écrans sur lesquels les humains projetteraient des choses qui ne les concernent
pas directement. C’est quelque chose qu’on entend beaucoup et j'aurais aimé avoir ton avis
la dessus. Comment faire des sciences sociales sans se servir des animaux comme
prétextes ?

NB : Tu ne peux pas échapper a l'infamie sociale aussi facilement ! (rires). Je me rappelle que
guelques chercheurs disaient en France que ces femmes qui s’occupaient des chats étaient
en manque d’enfants, qu’elles avaient besoin d’un substitut etc. C'était une proclamation
d’infamie sociale. Comme sociologue, tu vois bien comment se construisent ces facons de
discriminer, ces discours qui amenent a partitionner; ou d’'un seul mouvement tu
disqualifies le scientifique qui s’intéresse a ¢a, la femme qui s’occupe des chats, et I'animal
qui n’en vaut pas la peine. Quand je dis « c’est politique », c’est ainsi que je I'entends. J'en
veux a certains universitaires de ne pas aller dénoncer ces pratiques la : au nom de quoi le
rapport femmes/chats serait-il un substitut d’enfants ? Quelle est cette science qui ose
qualifier ces rapports de cette maniere la ? Dés lors, il faut avoir le courage de son infamie
sociale....

JM : Dans notre appel a communications, nous mettons en avant la question de I'agentivité.
On peut la considérer comme quelque chose d’acquis : les animaux ont des intentions,
occupent un réle d’acteurs en situation : Qu’est-ce que cette agentivité vient perturber ou
mettre en lumiere ? On peut sinon la présenter comme quelque chose que les acteurs
attribuent aux animaux, sans prendre parti sur sa réalité et du coup observer ce que ¢a
change pour des acteurs humains de dire que I'animal a une intention, qu’il a des envies,
gu’il fait des choix etc. J'ai I'impression que tu serais plutét d’accord avec la seconde version
(ce sont plutét les relations qui importent), mais j'aurais quand méme aimé avoir ton
impression sur la premiere, sur cette histoire d’agentivité des animaux, bien reprise en
éthologie et en sociologie.

NB : Je choisirais l'interagentivité plus que I'agentivité. Nous prétons des pouvoirs aux
animaux autant qu’ils nous autorisent a étre d’une certaine facon avec eux. C’'est déja un jeu
au moins a deux. C'est important. Et c’est vrai aussi des plantes et d’autres entités non
animales. C’est pour ¢a que j’ai mon c6té environnementaliste : ¢a m’a permis de penser la



Carnets de géographes, n? 5, janvier 2013
Rubrique Carnets de débats

guestion du ré-enchantement a la Marcel Gauchet. Si je pense que I’herbe est sale, je ne
m’assiérais pas dessus, et inversement si je vois que I'herbe est verte et pure, ca
m’autorisera d’autres mouvements. Je préfere donc le terme d’interagentivité. On le
retrouve chez Alfred Gell, I'anthropologue de I'art, a propos du dispositif artistique et
patrimonial (Art and Agency: An Anthropological Theory, Clarendon Press, 1998). Il décrit les
environnements comme des dispositifs agentifs dont le réle est établi et a une fonction
temporelle, dont rendent compte les idées de mémoire, de tradition, de patrimoine, etc.
Cette lecture de I'environnement en relation avec I'art, le temps et I'espace m’a fortement
interpellée. L'agentivité de I'animal ne peut se limiter a « faire de I'animal, un acteur ». S'il
devient acteur, c’est grace a des co-constructions permanentes, des tissus de relation qui lui
permettent d’étre acteur et qui nous permettent de voir en lui un acteur, et de I'actualiser
ainsi. Je n’ai pas besoin de I'origine, si tu veux.

JM : Donc ¢a clarifie le positionnement entre constructivisme et naturalisme : ce n’est ni l'un
ni l'autre.

NB: Cest un entre deux. Comment nommer cette position ? Des auteurs ont proposé
« réalisme agentif », « nouveau matérialisme » ou autres expressions. Est-il souhaitable de
nommer les choses ? Un jour quelqu’un les nommera, et aura beaucoup de succeés, et basta.
C’est un talent d’étre publicitaire (rires).

10



