
Carnets de géographes, nº 5, janvier 2013 
Rubrique Carnets de débats 

 

 1 

 
L’animal : entre urbanité, esthétique, et politique 

 
 

Entretien avec Nathalie Blanc, Directrice de recherche au CNRS - LADYSS 
 
 

 
 

Réalisé par Jérôme Michalon, le 17 septembre 2012 
 
Ayant travaillé en tant que géographe sur les relations humains/animaux, Nathalie Blanc nous 
semblait être une interlocutrice privilégiée pour évoquer la thématique de ce numéro des Carnets de 
Géographes. Publié en 2000, « Les animaux et la ville », reprise de la thèse de doctorat de Nathalie 
Blanc, reste à ce jour l’un des rares ouvrages francophones entièrement dédié aux interactions entre 
humains et animaux dans l’espace urbain. A ce titre, revenir sur le parcours de Nathalie Blanc, sur les 
raisons qui l’ont amené à travaillé sur un thème encore peu orthodoxe, sur les réactions suscitées à 
l’époque, nous paraissait important. Tout autant que son regard sur l’état actuel des recherches sur la 
question animale en géographie, et en sciences humaines et sociales. Nous évoquerons ensemble 
toute une pensée, construite patiemment autour d’un parcours singulier, qui aura permis à Nathalie 
Blanc de combiner des registres souvent dissociés : l’animal et la ville, l’art et l’environnement, 
l’esthétique et la politique. Une pensée riche et originale, dans laquelle l’interagentivité occupe une 
place centrale, pour comprendre comment différentes entités, humaines, animales, végétales, 
spatiales, symboliques, se construisent réciproquement. 
 

 

De l’art à la géographie, du déchet à l’animal 

Jérôme Michalon : Pour commencer, on pourrait retourner en arrière sur « L’animal en 

ville », sur ce sujet de thèse, et sur la manière dont il est venu à toi, et quelles ressources et 

quelles difficultés, s’il y en a eu, tu as rencontrées pour le travailler. 

Nathalie Blanc : Il y a deux choses. La première c’est que je venais des Beaux-Arts. Je suivais 

l’atelier de Christian Boltanski, à Paris. J’avais fait de la géographie, mais j’étais plutôt artiste. 

Je peignais, et notre association exposait dans une galerie, et je travaillais sur le déchet. 

J’accumulais des objets qui me paraissaient des bribes : des petites cuillères en plastique, 

dont je faisais des tas immenses, et des morceaux de paroles. J’allais d’un endroit à l’autre 

dans la ville et tout ce que mon oreille pouvait capter, j’en refaisais un discours. Ce genre 

d’expérimentation n’était pas un métier. Un des membres de ma famille m’a dit : « pourquoi 

tu n’essaierais pas de faire une thèse ? » Des lors, j’ai un peu démarché à droite à gauche. 

J´étais cadre dans l’administration, dans la politique de la ville ; je m’occupais des grands 

ensembles. J’étais chargée de mission et rédactrice en chef de la revue de cette 

administration de mission. J’ai commencé à faire ma thèse alors, dans ce cadre là, avec ce 

passé d’artiste. Quand on m’a proposé de travailler sur le cafard, je me suis dit « ça colle 



Carnets de géographes, nº 5, janvier 2013 
Rubrique Carnets de débats 

 

 2 

parfaitement : le cafard est un déchet et correspond à ma vision de la ville. » À l’origine, ce 

n’est pas tant l’animal que le cafard qui m’intéressait. 

Je ne crois pas aimer la généralité, même si j’ai des propos parfois un peu philosophiques. 

Cet animal là m’intéressait... en relation avec l’imaginaire qui lui était attaché. Le cafard était 

un véhicule parfait pour penser les relations sombres, d’infiltration, furtives. 

J’ai fait ma thèse en deux ans, en travaillant, avec un seul jour par semaine pour mon terrain 

de thèse, dans les escaliers des grands ensembles de Rennes. Je faisais des enquêtes dans les 

appartements dans des quartiers un peu difficiles, auprès de gens de toutes origines. J’allais 

voir les gens chez eux pour parler de leurs cafards. Bien sur, il était admis qu’il n’était pas 

bien d’en avoir chez soi. Il faut s’introduire chez les gens, parvenir à valoriser leur parole en 

dépit du sujet. De ce point de vue, l’animal est extraordinaire, c’est un nœud dans l’intimité 

des gens. Cela m’a fasciné très vite : tu commences à parler d´un insecte, ou du chat qui a 

constitue mon deuxième cas d’étude, et puis finalement tu obtiens des propos de l’ordre de 

l’intime, d’une finesse qui sont très intéressantes. 

Dans mon dernier ouvrage sur l’esthétique environnementale, je dis que « l’animal est un 

récit. » C’est vraiment ça : il fait défiler des choses. C’est une façon de mettre en scène sa 

vie. 

Quand j’entends « récit », c’est une manière de dérouler le temps. Et du coup l’espace. 

Evidemment quand tu parles du cafard et de la manière dont tu l’as chassé, dont tu t’es levé 

la nuit, tu l’as cherché dans ta chambre etc. tu déroules un espace, et donc un récit, un 

drame, une façon d’échouer, de ne pas échouer. C’est pour ça je pense que les géographes 

ont toujours eu du mal avec l’animal. Cette dimension de l’espace intime et temporelle était 

peu prise en compte par la géographie. Et je pense que la question du développement 

durable, qui réintroduit une forte dimension temporelle, force la géographie à aller sur 

d’autres types de réflexions. 

 

De l’animal à l’environnement : une nécessaire politisation 

JM : C’est ce qui fait que tu t’es déplacée de la question de l’animal stricto sensu, pour aller 

du côté des rapports entre environnement et ville ? 

NB : C’est un peu plus compliqué que ça. Ma famille était communiste, et très impliquée 

dans la vie politique. Donc, par tradition, je voulais penser un problème qui intéressait tout 

le monde d’une façon qui obligeait à penser le vivre ensemble. Le structuralisme en 

anthropologie à également joué un rôle : ma mère était anthropologue du monde arabe. J´ai 

cherche à penser comment tout ça arrivait à fonctionner ensemble, à la fois le structurel et 

l’événement. C’est plus complexe que certaines approches systémiques. Donc, je suis passée 

de l’animal à l’environnement : il me semblait qu’il y avait une urgence, alors que des 



Carnets de géographes, nº 5, janvier 2013 
Rubrique Carnets de débats 

 

 3 

problématiques environnementales étaient en train de se construire, d’avoir une question 

politique, une vraie question politique contemporaine. Et l’environnement me semblait être 

une vraie question politique contemporaine qui ne pouvait pas être laissée aux seules 

sciences de l’ingénieur, aux naturalistes. Dans le milieu francophone, on a du mal à sortir de 

la pensée du sujet, de l’animal comme sujet ; il est difficile de considérer penser le rapport à 

l’animal aussi comme un rapport à l’environnement. Ce sont deux champs totalement 

dissociés. Et je trouve ça dommage que les personnes qui traitent de l’animal, en France, 

n’aillent pas vers la question de l’environnement. 

Par exemple, quand on parle de biodiversité, on parle de l’animal, on ne fait même que 

parler de l’animal, sans jamais le mentionner. Que les sociologues de l’environnement ne 

voient pas cette question là comme une réduction de la sociologie de l’animal, moi ça me 

frappe. Je trouve problématique que ce nœud soit ignoré des uns et des autres. La 

biodiversité pourrait représenter un point de jonction entre l’animal et l’environnement. 

Aborder la question de l’environnement d’un point de vue technico-naturaliste n’a pas de 

sens pour moi. Inversement, ne voir l’animal que par le prisme du « sujet », à l’image de 

l’être humain, sans rapport à la globalité environnementale n’est pas plus pertinent. 

JM : Si je résume, il y aurait deux positions dans lesquelles tu ne te retrouverais pas : celle 

d’une question environnementale uniquement vue comme relevant des champs de 

compétences des naturalistes, et celle d’une sociologie de l’animal qui ne verrait les animaux 

que comme des entités anthropologiques en devenir, en tant que « sujets ». 

Personnellement, j’avais plutôt l’impression qu’il y avait peu de sociologues qui travaillaient 

sur cette question là, alors que la sociologie de l’environnement existe bel et bien, en 

occultant un peu l’animal sujet, en dehors de son rôle écosystémique. 

NB : Tu reposes la question du départ. Quand j’ai commencé à travailler en géographie, les 

travaux de Xavier De Planhol (Le paysage animal : L’homme et la grande faune : une 

zoogéographie historique, Paris, Fayard, 2003) n’avaient pas encore publiés. Il existait ceux 

de Jennifer Wolch (Wolch, J., Emel, J. (Eds) Animal Geographies, London and New York, 

Verso, 1998). D´ailleurs Jennifer Wolch travaille aujourd’hui sur les questions 

d’environnement. Les travaux sur l’animal provenaient plutôt des philosophes ou des 

anthropologues... Il y avait peu de sociologues, mais plus que de géographes. 

JM : j’avais justement tendance à penser que la sociologie, contrairement à l’histoire et à la 

géographie, n’avait pas encore vécu son « moment animal. » J’avais l’impression que la 

géographie, avec les travaux sur la « place de l’animal » (le numéro d’Espaces et Sociétés), 

sur la distance avec l’animal, avait déjà connue les prémices d’un moment inaugural de 

l’approche des relations humains/animaux, un acte où l’on affirme la compatibilité entre la 

discipline et la thématique. 



Carnets de géographes, nº 5, janvier 2013 
Rubrique Carnets de débats 

 

 4 

NB : C’est possible. Mais là, c’est parce que tu te limites au champ français. Le numéro 

d’Espaces et Sociétés a le mérite d’exister, mais d’une certaine manière, ça s’est un peu 

arrêté là. En quoi l’animal est constitutif d’une distance n’a pas été discuté. 

 

JM : Du coup, on peut repartir un peu sur ton parcours. Tu me disais que les ressources 

théoriques n’étaient pas encore légion à l’époque, que le « champ » n’était pas encore bien 

institué. Et du coup j’aurais aimé savoir comment avais été reçu ton travail à l’époque. 

NB : Heureusement que je ne visais pas le CNRS à l’époque ! Pendant ma thèse, je me faisais 

appeler "Madame Cafard", ce n’était pas très agréable. Mais j’étais contente. 

J’expérimentais, j’osais, j’essayais de nouvelles choses : ça me rend toujours assez joyeuse. 

Ma thèse a été très bien reçue. J’ai envoyé mon manuscrit à Odile Jacob, sans aucune 

introduction, et j’ai été rappelé très vite. Apres ma thèse, j’ai candidaté au CNRS et j’ai été 

reçue. Les gens se disent qu’avec une thèse sur le cafard, il n’est pas évident de rentrer au 

CNRS. Mais c’était plus qu’une thèse sur le cafard, c’était une thèse sur le cafard comme 

nature : de nombreuses questions étaient soulevées. Depuis, on ne cesse d’essayer de la 

réduire. Certains me disent « tu as fait une thèse sur le cafard », d’autres « tu as fait une 

thèse sur l’environnement. » Mais c’est rare que ce soit le cafard comme environnement, 

alors que c’est précisément la question que déjà j’abordais. 

 

« L’espace est un rapport » 

JM : Il y avait une idée très intéressante dans « Les animaux et la ville », c’était l’idée des 

animaux désirés et des animaux non désirés... 

NB : Je ne sais pas comment est née cette idée. Quand tu m’en parles, je resonge à ces 

personnes que j’ai rencontrées, et qui me disaient mettre leur chat dans leurs lits : de là peut 

être vient la question du « désir. » Il y a aussi la question de l’invitation, de l’accueil, de 

l’hospitalité vis-à-vis de l’animal. Tu désires avoir quelqu’un chez toi ou non. C’est vrai que si 

tu parles du cafard, la ville entière se réduit quelque part à être un espace, non seulement 

humain, mais domestique : tu désires plus ou moins que ces insectes pénètrent chez toi. 

C’est une réduction de l’espace de proximité à un « chez soi », dont tu ne peux te rendre 

compte qu’à condition de travailler sur l’invasif. Une réduction de l’espace de proximité à un 

« chez soi » se doit d´être filtré pour véritablement se constituer.  

JM : L’idée serait que la domesticité se construit aussi par la relation avec l’animal, avec le 

fait que l’on accepte ou non certains animaux, avec du coup le problème que cette 

domesticité rentre en concurrence d’autres qui n’ont pas les mêmes critères d’inclusion 

(l’exemple du cafard est très parlant). Ce qui permet de revenir sur la question de l’espace, 

sur la construction de l’espace habité, les limites entre privé et public etc. 



Carnets de géographes, nº 5, janvier 2013 
Rubrique Carnets de débats 

 

 5 

NB : L’espace est essentiel dans la construction de ce rapport. C’est l’espace qui permet ce 

rapport d’une certaine manière. Il y contribue tout autant..., c’est l’un et l’autre. C’est pour 

ça que je n’appelle pas ça de la géographie au sens propre. Je sais que j’ai été classée à la 

fois comme sociologue, anthropologue, philosophe, peu importe. L’espace pour moi est un 

rapport. Et du coup, l’espace est très élastique. Et c’est un rapport qui n’est jamais 

objectivable totalement. Quand j’ai fait ma thèse sur la nature dans la cité, on m’a demandé 

de définir la nature, mais je m’y suis toujours refusé, car c’est l’élasticité du rapport a la 

nature qui m´intéresse. Je pense aux travaux de Karen Barad, sur l’interagentivité : elle ne 

décrit pas l’élasticité, mais elle dit qu’il y a élasticité. C’est important. 

JM : Du coup, il y a un espace qui est construit par ces personnes et ces relations et 

inversement un espace qui construit ces personnes et ces relations. Il y a une dynamique 

que l’on peut observer mais dont on ne sait pas ce qui lui préexiste.  

NB : Oui, oui tout à fait. Ce n’est pas l’espace tel qu’il est perçu par les géographes 

classiquement. 

 

L’animal comme une manière de se raconter l’environnement 

JM : Comment passe-t-on de l’animal à l’environnement ? La protection de l’animal version 

S.P.A., très individualisante, n’a pas grand chose à voir avec la protection des espèces 

animales en danger, vues en tant que ressources.  

NB : Quand on protège l’environnement, on protège l’animal. Dans les réserves naturelles, il 

y a des animaux protégés. Et ceux-ci ne sont pas uniquement appréhendés comme des 

ressources. Dans des parcs naturels comme Yellowstone, les animaux n’étaient pas que des 

ressources : les premiers arguments ont été esthétiques à vrai dire. 

JM : J’entends bien que les animaux n’étaient pas des ressources, mais en tout cas ils 

n’étaient pas des individus... 

NB : ils n’étaient pas individualisés. Mais cela peut se discuter. Si tu prends Aldo Leopold, 

dans l’Almanach du Comté des Sables, à défaut d’individualiser les loups, il individualise la 

montagne. La construction de l’environnement comme représentation, comme pratique, 

comme agenda même, je sais intimement que c´est une histoire que l’on se raconte. On se 

raconte l’environnement par différents  moyens. Différents éléments de l’environnement 

entrent en ligne de compte dans cette histoire. Autrement dit, l’animal est une manière de 

se raconter l’environnement, qui n’est pas la même que le végétal, qui n’est pas la même 

que l’eau, qui n’est pas la même que le vent etc.  

 

 



Carnets de géographes, nº 5, janvier 2013 
Rubrique Carnets de débats 

 

 6 

Penser la continuité entre environnement, humains et animaux 

JM : Pour toi l’environnement pourrait inclure les relations sociales, que l’on oppose 

généralement aux relations à la nature ? 

NB : Oui, tout à fait. Il y a vraiment une continuité pour moi entre l’être humain et 

l’environnement. Quand je ferme les yeux, je vois des choses qui crépitent d’un bout à 

l’autre du continuum, une ligne de tension qui construit continuellement nos rapports et 

que je m’efforce d’analyser. Je suis une femme de mon époque et je pense, par exemple, 

que les images numériques nous renvoient aussi à ces choses là. Par exemple, Matrix, le film, 

tel notamment qu’il a été analysé par Slavoj Zizek (Bienvenue dans le désert du réel, Paris, 

Flammarion, 2009) dit d’un besoin de se délester dans le cours des choses, de leur obéir. 

C’est vrai que je ne vois que ça : de la continuité. Et cette représentation te permet de 

réfléchir de manière différente, ce qui est intéressant. Par exemple, elle me permet d’être 

en empathie avec des éléments naturels un peu surprenants : ça me permet de ne pas être 

dégoutée par le cafard. Cela change aussi certaines façons de négocier avec ce qui est inclus 

et ce qui ne l’est pas, ce qui est qualifié de sale, d’impur et ce qui ne l’est pas. 

Il est frappant de voir que ces réflexions, sur le cafard, sur l’esthétique environnementale 

ont eu plus de succès en Chine, aux Etats-Unis et au Canada qu’en France. Ici, j’ai été bien 

reçue, mais j’ai le sentiment que là-bas, ce que j’écris paraît plus facile d’accès. 

JM : Du coup, ce qui est assez paradoxal, c’est que là-bas, je pense aux Etats-Unis et au 

Canada, ce qui a donné sa légitimité à la question animale dans la sphère académique, en 

sciences humaines et sociales, c’est justement l’animal sujet. C’est le fait qu’il y ait tout un 

maillage associatif autour de la protection de l’animal domestique, et de l’animal de 

compagnie, organisé et pourvoyeur de fonds, qui a permis au milieu académique autour de 

ces questions de se développer de façon importante. 

NB : Derrida et d’autres ont eu plus d’importance là bas qu’ici, plus d’impact. Il faut dire qu’il 

n’y probablement pas la même compréhension du sujet. Il faut être prudent : derrière le 

mot « sujet », on place toutes sortes de choses. Les droits des animaux, par exemple, là bas 

ne sont pas compris de la même manière qu’ici.  

Pour revenir sur mes travaux actuels, je m’efforce aujourd’hui de déconstruire une 

problématique de la biodiversité. Pourquoi ? En effet, cela représente une façon de la faire 

entrer dans le débat public, de lui donner sens au niveau des pratiques. En somme, ce sont 

les modes de coexistence des êtres humains entre eux et avec les éléments vivants de leur 

environnement qui m’intéressent. Cela renvoie à ce dont on a parlé tout à l’heure, à savoir le 

rapport à l’espace géographique : les modes de vivre-ensemble, de partage de l’espace. 

C’est très français pour le coup, et je ne sais pas si ce genre d’idées pourrait avoir un écho là 

bas ; on verra si elles ont un écho. 

 



Carnets de géographes, nº 5, janvier 2013 
Rubrique Carnets de débats 

 

 7 

L’esthétique environnementale : une nouvelle conception du rapport à la nature 

JM : Après avoir parlé du passage de l’animal à l’environnement, on pourrait parler de la 

notion d’esthétique environnementale. Est-ce que tu pourrais développer un peu cette idée 

là, et nous parler de la réception qu’elle a eue. 

NB : En fait, c’est né d’une rencontre avec Jacques Lolive, à l’occasion d’un numéro spécial 

de Cosmopolitiques. Il cherchait une idée pour ce numéro, m’a demandé de faire une 

proposition. Je m’intéressais à l’art, à l’esthétique ; je lui ai dit « on va lancer ça. » C’est ainsi 

que ça a commencé. Nous avons eu un financement du Ministère de l’Ecologie, nous 

sommes partis aux Etats-Unis faire des recherches concernant les artistes qui travaillent 

dans le champ de l’environnement ou sur l’environnement, qui étaient engagés comme 

activistes, etc. De par mon passé, j’avais des liens, des connaissances, des connexions avec 

des personnes dans ce champ, et cela facilitait le travail. À ce moment là, je me suis rendue 

compte que les artistes travaillant dans le champ de l’environnement étaient discriminés. On 

les disait instrumentalisés au service d’une cause. Cela rejoint ta remarque sur la séparation 

entre environnement et animal : la même distinction est faite par les artistes là bas, entre 

l’environnement et l’art. L’environnement serait une préoccupation militante extérieure à la 

problématique artistique. Dès lors, tu repenses à l’autonomie de l’art, soit l’idée moderne 

que l’art ne doit se référer qu’à lui-même. Les enjeux sont trop nombreux pour pouvoir 

l’ignorer. Dans un deuxième temps, je me suis dit que cette question de l’esthétique, de 

l’image, de l’imaginaire, du récit, de la médiatisation qui permettent de se représenter 

l’environnement est globalement ignorée ». Les êtres humains protègent aussi l’Amazonie, 

les bébés phoques, l’Arctique en fonction de dimensions sensibles, sensorielles, esthétiques 

et imaginaires.  La question environnementale est sur-rationnalisée. 

JM : « Sur-rationnalisation » dans le sens d’un argumentaire de protection qui s’appuie 

uniquement sur le nombre d’espèces qui disparaissent, les menaces sur les écosystèmes. 

Mais de l’autre côté, le côté charismatique de certaines espèces végétales ou animales 

n’était pas invoqué comme étant potentiellement un argument. 

NB : Oui, c’est ça. Et c’est problématique. Quand tu vois le panda, le phoque, beaucoup 

d’exemples mettent en évidence l’importance de l’esthétique dans les causes protectrices. 

Le film « La Terre vue du ciel » est un effort esthétique. Encore une fois, on nous faisait 

passer des vessies pour des lanternes. 

JM : ça n’avait jamais vraiment été abordé cette affaire là ? 

NB : Il commence à y avoir quelques travaux épars, mais ce n’est pas encore un champ 

construit. Et c’est ce que j’ai eu envie de faire avec l’esthétique environnementale, 

construire comme un champ de questionnements. Pour moi, la question de l’environnement 

ne peut être uniquement un problème scientifique.  



Carnets de géographes, nº 5, janvier 2013 
Rubrique Carnets de débats 

 

 8 

JM : Chez les environnementalistes, d’un côté, on a conscience des dérèglements liés à 

l’activité humaine, et donc d’un combat à mener pour les enrayer, et de l’autre côté, on 

utilise un marketing fondé sur des espèces mascottes (le panda du WWF, le macareux de la 

LPO), qui mettent à l’écart le reste du vivant. Ce serait une sorte de mal nécessaire.  

NB : La question esthétique ne se limite pas à la mascotte. Prenons un exemple. Les 

environnementalistes se sont aperçus qu’ils n’arrivaient pas à convaincre sur la question de 

l’adaptation aux changements climatiques et s’interrogent sur les messages à employer. 

Mais est-ce une question de message ou de langage en commun ? Je pense que c’est une 

question de langue, de traduction et de récit entre des interlocuteurs qui n’ont pas les 

mêmes fins (certains habitent et d’autres exercent une profession). Parler ensemble suppose 

de construire un langage commun ce qui prend du temps. J’avais travaillé sur la pollution 

atmosphérique. Nous avions des témoins asthmatiques, avec des problèmes respiratoires. 

Nous avons fait un travail pour savoir comment ces populations se représentaient la 

pollution urbaine, quelles images ils construisaient de cette pollution. Or ça se jouait au 

niveau esthétique : les murs sont noirs, la ville est toute noire, etc. Ces représentations 

empruntaient à la perception de l’environnement immédiat. Même le groupe 

d’asthmatiques malades ne cherchait pas à avoir recours à l’information scientifique. C’était 

une information compliquée et qui ne leur parlait pas. Le WWF, par exemple, parlant du 

panda, joue sur l’esthétique, et ça marche : ces calculs sont ainsi faits, mais on y réfléchit 

peu. 

JM : N’y a-t-il rien qui est écrit sur cette question de l’impact de l’esthétique utilisée par les 

environnementalistes ? 

NB : Pratiquement rien. Je suis allée voir les philosophes de l’esthétique anglais et 

américains, et en fait la manière dont ils procèdent n’a rien à voir avec la mienne. Ces 

arguments et ces questions sont réappropriés en fonction des traditions culturelles et 

intellectuelles. Il existe une tradition cognitiviste de l’esthétique environnementale  aux 

Etats-Unis : ce courant explique que les gens apprécient l’environnement, en fonction de ce 

qu’ils savent. Un autre courant est plutôt basé sur la sensibilité, l’imaginaire : l’expérience de 

l’environnement est une expérience première, qu’on commence à avoir quand on est 

enfant, et qu’on renouvelle par moments, etc. 

JM : Une lecture un peu psychanalysante ? 

NB : Pas psychanalysante, plutôt pragmatique. Arnold Berléant, philosophe américain qui a 

beaucoup écrit sur l’esthétique environnementale, était l’élève de John Dewey. Je me suis 

réappropriée ces éléments, en les réinscrivant dans une réflexion un peu systématique sur 

les rapports à l’environnement. J’ai essayé de pousser au maximum ; l’environnement est un 

construit esthétique qui procède d’un tissus de relations, constamment renouvelées, 

constamment réactivées en fonction des interactions de ses composantes. 



Carnets de géographes, nº 5, janvier 2013 
Rubrique Carnets de débats 

 

 9 

De l’agentivité de l’animal à l’interagentivité 

JM : En t’écoutant, j’ai l’impression qu’il y a un côté un peu constructiviste dans cette 

approche là justement : tu citais Karen Barad (Meeting the Universe Halfway: Quantum 

Physics and the Entanglement of Matter and Meaning, Duke University Press, 2007) tout à 

l’heure, et même si c’est réducteur, on peut la situer grosso modo dans cette tradition là. Je 

voulais justement parler de certaines critiques que l’on entend dans le milieu des relations 

humains/animaux version SHS, à savoir un reproche souvent fait aux travaux classiques sur 

la question : parler des animaux serait un prétexte pour parler des humains. Finalement, on 

ne s’intéresse pas vraiment à eux, à leur agentivité, à leur point de vue. Les animaux seraient 

des sortes d’écrans sur lesquels les humains projetteraient des choses qui ne les concernent 

pas directement. C’est quelque chose qu’on entend beaucoup et j’aurais aimé avoir ton avis 

là dessus. Comment faire des sciences sociales sans se servir des animaux comme 

prétextes ? 

NB : Tu ne peux pas échapper à l’infamie sociale aussi facilement ! (rires). Je me rappelle que 

quelques chercheurs disaient en France que ces femmes qui s’occupaient des chats étaient 

en manque d’enfants, qu’elles avaient besoin d’un substitut etc. C’était une proclamation 

d’infamie sociale. Comme sociologue, tu vois bien comment se construisent ces façons de 

discriminer, ces discours qui amènent à partitionner ; où d’un seul mouvement tu 

disqualifies le scientifique qui s’intéresse à ça, la femme qui s’occupe des chats, et l’animal 

qui n’en vaut pas la peine. Quand je dis « c’est politique », c’est ainsi que je l’entends. J’en 

veux à certains universitaires de ne pas aller dénoncer ces pratiques là : au nom de quoi le 

rapport femmes/chats serait-il un substitut d’enfants ? Quelle est cette science qui ose 

qualifier ces rapports de cette manière là ? Dès lors, il faut avoir le courage de son infamie 

sociale…. 

JM : Dans notre appel à communications, nous mettons en avant la question de l’agentivité. 

On peut la considérer comme quelque chose d’acquis : les animaux ont des intentions, 

occupent un rôle d’acteurs en situation : Qu’est-ce que cette agentivité vient perturber ou 

mettre en lumière ? On peut sinon la présenter comme quelque chose que les acteurs 

attribuent aux animaux, sans prendre parti sur sa réalité et du coup observer ce que ça 

change pour des acteurs humains de dire que l’animal a une intention, qu’il a des envies, 

qu’il fait des choix etc. J’ai l’impression que tu serais plutôt d’accord avec la seconde version 

(ce sont plutôt les relations qui importent), mais j’aurais quand même aimé avoir ton 

impression sur la première, sur cette histoire d’agentivité des animaux, bien reprise en 

éthologie et en sociologie. 

NB : Je choisirais l’interagentivité plus que l’agentivité. Nous prêtons des pouvoirs aux 

animaux autant qu’ils nous autorisent à être d’une certaine façon avec eux. C’est déjà un jeu 

au moins à deux. C’est important. Et c’est vrai aussi des plantes et d’autres entités non 

animales. C’est pour ça que j’ai mon côté environnementaliste : ça m’a permis de penser la 



Carnets de géographes, nº 5, janvier 2013 
Rubrique Carnets de débats 

 

 10 

question du ré-enchantement à la Marcel Gauchet. Si je pense que l’herbe est sale, je ne 

m’assiérais pas dessus, et inversement si je vois que l’herbe est verte et pure, ça 

m’autorisera d’autres mouvements. Je préfère donc le terme d’interagentivité. On le 

retrouve chez Alfred Gell, l’anthropologue de l’art, à propos du dispositif artistique et 

patrimonial (Art and Agency: An Anthropological Theory, Clarendon Press, 1998). Il décrit les 

environnements comme des dispositifs agentifs dont le rôle est établi et a une fonction 

temporelle, dont rendent compte les idées de mémoire, de tradition, de patrimoine, etc. 

Cette lecture de l’environnement en relation avec l’art, le temps et l’espace m’a fortement 

interpellée. L’agentivité de l’animal ne peut se limiter à « faire de l’animal, un acteur ». S’il 

devient acteur, c’est grâce à des co-constructions permanentes, des tissus de relation qui lui 

permettent d’être acteur et qui nous permettent de voir en lui un acteur, et de l’actualiser 

ainsi. Je n’ai pas besoin de l’origine, si tu veux. 

 

JM : Donc ça clarifie le positionnement entre constructivisme et naturalisme : ce n’est ni l’un 

ni l’autre. 

NB : C’est un entre deux. Comment nommer cette position ? Des auteurs ont proposé 

« réalisme agentif », « nouveau matérialisme » ou autres expressions. Est-il souhaitable de 

nommer les choses ? Un jour quelqu’un les nommera, et aura beaucoup de succès, et basta. 

C’est un talent d’être publicitaire (rires). 

 

 


